
Supervivientes

Hoja de ruta para la gestión
del duelo por suicidio

Juan Francisco Lorenzo



Textos: Juan Francisco Lorenzo
Ilustraciones: Marta San Martín García

Primera edición: Mayo 2025
DL: BU 113-2025

Supervivientes

Hoja de ruta para la gestión
del duelo por suicidio

Juan Francisco Lorenzo



De todas las especies que habitamos este planeta, 
el ser humano es el más desconcertante. Con 
nuestra inteligencia hemos creado un cuerpo de 
conocimiento que ha trasformado nuestra forma 
de vivir y, a la vez, surfeamos con dificultad el 
proceso de autoconocimiento y el manejo del mundo 
emocional en el que naufragamos con frecuencia.

No es fácil hablar de suicidio ni tener una relación 
serena con todo lo humano que no entendemos o no 
podemos controlar. Nos gustaría tener control sobre 
todo para vivir sin inseguridad ni incertidumbre 
pero, en la practica, solo somos capaces de ejercer 
control sobre nuestro carácter, nuestras acciones y 
reacciones y sobre la forma de relacionarnos con los 
demás.

La muerte, el suicidio, escapan a nuestra 
comprensión racional, superan los límites de 
nuestros argumentos y nos sitúan en ese estado 
de desasosiego en el que lo trascendente traza en 
el horizonte una frontera que la razón no llega a 
traspasar. Aceptémoslo así, aceptemos nuestros 
límites aunque, aceptarlos, suponga transitar por 
un camino en el que el dolor y el sufrimiento se 
convierten en compañeros de viaje.



La opción más sensata es vivir pero, si se vive 
atrapado en el sufrimiento, puede dejar de serlo. 
Y así lleva sucediendo desde el principio de los 
tiempos. No sabemos por qué se suicidan las 
personas, o sí lo sabemos pero quizá preferiríamos 
no saberlo, porque eso nos obliga a reconocer 
el desafío de nuestra vulnerabilidad para el que 
no siempre estamos preparados: entender el 
comportamiento humano en toda su dimensión 
es una tarea inabarcable, a la que han dedicado 
esfuerzo todas las civilizaciones.

Todos tenemos un yo superficial, esa imagen que 
presentamos en sociedad ante los demás, que trata 
de ofrecer siempre su mejor versión. Pero en lo más 
profundo de nuestro ser existe otro yo, con el que 
mantenemos una conversación permanente en el 
espacio que habitan nuestros miedos, frustraciones, 
éxitos, fracasos, anhelos y renuncias. Ese yo 
profundo es el más personal e insobornable, no se 
le puede engañar, y en sus entrañas se establecen 
disputas que se ganan o se pierden empujándonos a 
sobrevivir o a claudicar. 

Ser un superviviente de suicidio es un estado no 
elegido en el que te sitúa la vida tras la desaparición 
de otra vida, y es un espacio en el que el dolor puede 

llegar a convivir con la paz, si eres capaz de aceptar 
como propia esa experiencia.

Vivir la vida desde esa perspectiva, nos puede 
ayudar a comprender o a sentir que vida y muerte 
son dos caras de la misma moneda, compartiendo  
el mismo destino e idéntica dignidad. 

Las siguientes líneas solo aspiran a poner algo  
de luz en la oscuridad.



Después de aquello, nada volvió a ser igual. Era 1 de mayo de 2007, yo es-
taba viendo por televisión un partido de fútbol y sonó el móvil: eres Juan 
Francisco Lorenzo, sí, contesté. Al otro lado del teléfono una compañera 
médica a la que conocía me dijo: soy yo, te llamo para informarte que tu hijo 
se ha precipitado a la calle, hemos intentado reanimarle pero no lo hemos 
conseguido, lo siento. No recuerdo que apenas pudiera contestar nada ni 
decir nada, me invadió un dolor indescriptible y me quise morir. Sólo se me 
ocurrió llamar a un amigo que vivía cerca de casa de mi hijo para contarle 
lo que había pasado, para que fuera al domicilio a acompañar a los que allí 
estaban. 

Cada vez que hablo o escribo de esto, sigo sintiendo un profundo dolor, y es 
que a partir de ese momento el dolor se convierte en un compañero de viaje 
inseparable que va contigo adonde tú vayas, no te da tregua y tienes que 
aprender a convivir con él, no es fácil, pero la vida obliga a muchas personas 
a convivir con dolores crónicos, de mayor o menor intensidad, y a transitar 
con ellos. 

No quisiera con este texto que tienes en tus manos escribir algo que suene 
a tragedia que se puede superar, no creo que la palabra superación sea la 
adecuada para hablar del objetivo a conseguir cuando pierdes un hijo en cir-
cunstancias así. Lo que queda a continuación es aprender a convivir con el 
dolor, al principio a sobrevivir a ese hecho y, con el paso del tiempo, a saber 
cómo se acepta esa pérdida sin caer en la desesperación más absoluta ni en 
un agujero negro emocional del que no sabes salir.

La muerte de un hijo es, a mi juicio, lo peor que a una persona le puede suce-
der. Naturalmente para quien no tenga hijos la lista de tragedias por orden 

1. 

 
Introducción



de gravedad será otra, pero para un padre o una madre, el nacimiento de 
una hija o un hijo es el acontecimiento más singular que sucede en su vida. 
Después, con el paso del tiempo y en función de cómo sea esa relación, pue-
de seguir siendo algo maravilloso o convertirse en la peor de las pesadillas. 
Digo esto desde la experiencia profesional y personal de conocer familias 
con hijos con problemas de diferente índole sean jóvenes o no tan jóvenes, 
a quienes los problemas de algún hijo acaban sumiendo en situaciones dra-
máticas por ese afán sempiterno de los padres de ayudar a los hijos, sean 
cuales sean las circunstancias que motivan ese problema. Ese no era mi 
caso.

Tras este suceso, los días siguientes recibí una avalancha de solidaridad, 
cariño y amor, como nunca antes había recibido, y ese es el único consuelo 
que tienes en el estado de shock en el que estás, más allá de cualquier cosa 
que nadie te pueda decir con la mejor de las intenciones. En situaciones 
extremadamente dolorosas lo mejor que podemos dar y recibir de otras 
personas es su presencia, estar ahí cuando alguien sufre, acompañando. Es-
toy aquí, contigo, solidarizándome con tu dolor. Los otros no pueden sufrir 
como tú, nadie te puede sustituir, pero esa compañía hace más llevadero 
el estado de soledad en el que te encuentras, por esa ausencia inesperada, 
por esa desaparición violenta y desgarradora que te sume en una tristeza 
infinita que te hace pensar que nunca más serás capaz de reírte, porque la 
vida a partir de ahí, no tiene ninguna gracia. 

Después, a los pocos días, esa avalancha de solidaridad se va atenuando, va 
diluyéndose poco a poco hasta ir desapareciendo y, con el paso del tiempo 
muchas personas de tu entorno, la mayoría, cuando están contigo no te ha-
blan de lo sucedido, no te preguntan cómo lo llevas, movidos con seguridad 
por el hecho de no querer hacerte daño, de no remover la herida, aunque 
tú lo que necesitas es hablar de ello, de la misma manera que necesitamos 
hablar de los asuntos importantes que nos suceden en la vida.

En ese momento, de forma casi simultánea, puede suceder, al menos a mí 
me sucedió, que personas cercanas a ti desde hacía tiempo, te cuentan que 
a ellos les pasó lo mismo o algo parecido, que también ellos han vivido sui-
cidios en su familia. Nunca te lo habían dicho pero, en esas circunstancias, 
que lo compartan contigo te ayuda a no sentirte un bicho raro, a darte cuen-
ta de que otros han pasado antes por ese dolor, y esa confidencia hace que 
te sientas más acompañado.

Yo desconocía que existieran los llamados grupos de supervivientes, pero 
al tener noticia de personas del entorno que estaban viviendo circunstan-
cias parecidas, se me ocurrió que al estar en un duelo similar sería más fácil 
si lo compartíamos. Y así fue.

Junto a otras dos personas que habían perdido a su padre y a una hermana, 
nos reunimos para hablar de ello. No había guion ni objetivo preconcebido, 
sólo la necesidad de hablar sin miedos, de igual a igual con los iguales que 
gestionaban un duelo similar al tuyo. En esas circunstancias no hay que dar 
explicaciones, puedes dejar fluir tus emociones y contemplar lo que pasa 
por la cabeza y el corazón de los otros, sentir el latido de su dolor que suena 
al unísono con el tuyo aunque el de cada uno sea único, irrepetible.

Cada persona allí presente está con su ausencia, con su historia, con el rela-
to de lo sucedido y el impacto emocional perenne de un hecho que, aunque 
hubiera sido anunciado nunca deja de sorprenderte, de dolerte, de lamen-
tarte de no haberlo visto venir o, de haberlo visto, pero no haber podido 
hacer nada para evitarlo.

La historia de todo suicidio es la historia del sufrimiento de una persona. En 
algún sitio he leído que más que preguntarnos por el sentido de la vida, de-
beríamos interrogarnos acerca del sentido del sufrimiento. Todas las per-
sonas sufren, mucho o poco, antes o después, por diferentes motivos, cada 
uno tiene los suyos y para cada uno los suyos son los más importantes. 

En mi consulta de Medicina Interna, actividad profesional que he realiza-
do durante 40 años, era frecuente encontrarme con personas que decían: 
doctor hay algo que quiero consultarle, seguro que es una tontería pero 

2. 

 
Supervivientes



Respeto, un respeto 
infinito merece 
cualquier persona 
que haya decidido 
quitarse la vida.



necesito decírselo. Ante este planteamiento solía pedir a mis pacientes que 
me definieran qué significaba para ellos la palabra “importante¨. Tras esa 
pregunta se quedaban en silencio e inmediatamente yo les aclaraba: impor-
tante es lo que importa, si a ti eso que necesitas consultarme te importa, 
significa que no es una tontería, que es importante. 

Para cada uno es importante lo que nos importa, por eso debemos respetar 
los motivos de sufrimiento de las personas por mucho que para nosotros 
ese motivo nunca lo fuera. Somos distintos y conviene aceptarnos así. 

Respeto, un respeto infinito merece cualquier persona que haya decidido 
quitarse la vida, por mucho que ese sufrimiento que les impulsa a tomar la 
decisión, y que desaparece con su propia desaparición, nos lo trasladen a 
nosotros con su brusca ausencia.

Un grupo de supervivientes funciona como un grupo de autoayuda, cada 
uno de los participantes ayuda y es ayudado, escucha y es escuchado, acu-
de con su dolor y recibe el eco del dolor de otros o su fortaleza, que de todo 
hay y de todo se aprende. No importa cuál ha sido el desencadenante, o lo 
que parece el desencadenante que no siempre está claro, no importa cómo 
lo haya conseguido, pero sí nos importa a todos el relato de los hechos que 
cada persona tiene en su recuerdo, sobre la última vez que estuvimos con 
esa persona, cómo nos llegó la noticia de lo que había sucedido, todo lo que 
en definitiva tiene que ver con ese suceso traumático.

En lo que a mí respecta, la manera de recibir la noticia es una de las peo-
res posibles. No es sensato dar una noticia así por teléfono sin saber si la 
persona que la recibe está sola o acompañada, si alguien podrá recoger los 
despojos que quedan de ti y acompañarte en el estado de desesperación en 
el que entras al saber lo que ha pasado. En mi trayectoria profesional tuve 
que aprender a dar malas noticias; si trabajas en un hospital y en un servicio 
como Medicina Interna donde la edad media de los pacientes es alta, asistes 
al fallecimiento de muchas personas y eso, hay que aprender a acompañar-
lo y también a informarlo. Incluso el hecho de informar de un diagnóstico 
grave no debería hacerse en un pasillo sino en un despacho con la persona 
que va a recibir la información sentada, y acompañando el eco emocional 
que va a producir en ella. 

En un grupo de supervivientes se comparte todo, incluida la experiencia 

de cómo se recibió la noticia, y todo aquello que ha quedado grabado en tu 
memoria, que te quita el sueño o que te irrita porque consideras que alguien 
podía haber hecho algo más y no lo hizo, todo lo que te desasosiega que es 
mucho, puede ser compartido y compartirlo es terapéutico, contar lo que 
nos pasa lo atenúa, y aunque no deja de estar ahí, su percepción resuena 
con otra vibración. 

La intensidad del dolor es tema frecuente de nuestras conversaciones. Nin-
guno estamos de acuerdo en que el tiempo lo cure todo, el paso del tiempo 
puede tener cierto efecto terapéutico en algunos aspectos, pero el dolor es 
algo profundo que brota de dentro a afuera y lo hace de forma caprichosa 
y sin control. Es experiencia común que puede haber épocas en las que uno 
está más tranquilo, como si hubiera alcanzado un cierto estado de calma 
pero, de repente, y sin saber por qué, el monstruo reaparece, y el monstruo 
es el dolor que viaja contigo y con el que hay que negociar. Cuando se hace 
presente tienes que recibirle, no puedes huir aunque quisieras, hay que de-
jar que haga su efecto y esperar a que desaparezca, a que se vaya, y lo hace. 
En el fondo se trata de que tú tengas un dolor, un dolor crónico, pero que él 
no te tenga a ti, que no te posea. 

La ciencia tiene antídotos para combatir el dolor físico, los analgésicos, y si 
el dolor es intenso analgésicos potentes. El dolor físico se puede controlar. 
Pero el dolor emocional no, hay que sentirle, no tiene analgésicos que lo 
atenúen, no tiene su anti dolor emocional, hay que dejar que te traspase y, 
a continuación, dejarlo marchar. Y funciona así, a no ser que te aferres a él 
identificándote con él, lo que no es sano emocionalmente.

Y también se habla del sufrimiento que, en el fondo es una variante del do-
lor. El sufrimiento aparece cuando te resistes al dolor, cuando no aceptas 
la situación, cuando la resistencia que ofreces frente a lo que ha sucedido 
intensifica el dolor, lo apuntala, lo instala en lo más profundo de nuestro ser 
porque no aceptamos que lo que ha pasado haya pasado. Pero ha pasado. 

Compartir experiencias así desde el respeto, la comprensión y el cariño, 
ayuda a hacer más llevadero lo insoportable.

Hablamos de las fechas de aniversario, del impacto de la Navidad, tiempo 
donde ciertas sensibilidades afloran con más fuerza, de esos días especial-
mente señalados que hacen más presente al que no está. Cómo lo vivimos, 



cómo nos impacta, cómo influye en nuestro estado de ánimo y cómo lo ges-
tionamos.

Algunas personas dejan cartas de despedida, y hay quien se atreve a leerlas 
con el consiguiente impacto emocional que produce en el resto pero, en mi 
experiencia compartir esto es sanador para quien así lo quiere, se realiza 
voluntariamente y el feed back que se recibe es de un amor infinito y una 
inmensa comprensión. Se llora, se habla, también se ríe, y todo en un am-
biente sereno, comprensivo y compasivo. 

Se suele comentar qué se ha hecho con los enseres personales, si se ha ce-
rrado su habitación y no se ha vuelto a entrar o se está en proceso de ha-
cerlo. Todo eso necesita tiempo, pero pasado un tiempo razonable es sano 
tomar decisiones. Hablamos del impacto que en nosotros tienen las cosas, 
las del que se fue o las compartidas: cada una genera su recuerdo y cada 
recuerdo una emoción que evoca paz o desasosiego. Se trata de aprender a 
convivir con ellas cultivando los buenos recuerdos.

Y también hay espacio para la sonrisa. Una persona del grupo nos contó 
con cierto sentido del humor, lo que le había costado tirar unas latas de 
mejillones caducadas compradas por la persona desaparecida, como si al 
tirarlas estuviera cometiendo alguna falta de respeto. 

Un grupo de supervivientes de suicidio es un espacio de escucha, de com-
prensión y amor en el que sientes que eres uno más en ese trabajo de acep-
tación que va a durar toda la vida, y en el que puedes ir trasformando el 
dolor en amor, convirtiendo los recuerdos tristes que te invaden en mo-
mentos de conexión con esa persona tan querida que se ha marchado.

Es una buena opción para gestionar el duelo.

Un grupo de supervivientes de suicidio es un 
espacio de escucha, de comprensión y amor.



El amor por quien se ha ido está presente como 
una llama inextinguible, y el amor es la energía 

más poderosa, es superior a la muerte.



3.

 
Culpa y verguenza

El sentimiento de culpa es la primera emoción que surge al saber lo que 
ha pasado.

Todos los supervivientes de suicidio saben de lo que hablo. Culpa por no 
haberlo evitado, culpa por lo que en su momento no dije y tenía que haber 
dicho, o por no callarme ante algún conflicto. Culpa por no haber sabido 
darme cuenta de lo que estaba pasando, por no ser consciente de lo mal que 
se encontraba, por no haber estado atento a las señales que ahora, después 
de lo sucedido, parecen muy claras. Culpa por mi torpeza…. culpa, culpa, 
culpa por todo.

Pues no, nadie es culpable de la decisión que toma otra persona, a nadie se 
puede responsabilizar de que, en un momento especial, alguien decide que 
lo mejor que puede hacer es eso, que no puede soportar más su sufrimien-
to y no encuentra mejor solución, o peor solución, que marcharse, acabar 
así con su dolor aunque nos lo traslade a otros. Nadie puede apropiarse 
de los méritos o deméritos de otra persona, cada uno somos responsables 
de nuestras vidas, de nuestras acciones, de nuestras reacciones, y de las 
decisiones que tomamos. Nadie debe cargar en su conciencia lo que no le 
corresponde, y sólo nos corresponde lo que depende de nosotros. 

Nada de esto mitiga el dolor de la ausencia, pero no es sensato aumentar 
ese dolor culpabilizándonos de lo sucedido. 

Reconozco que es fácil decir esto pero no tan fácil gestionarlo. El senti-
miento de culpa, como el resto de la tormenta de emociones es recurrente, 
aunque con el paso del tiempo la tormenta se va apaciguando. Al princi-
pio, cuando pensaba en mi hijo sólo sentía dolor. Ahora sigo sintiendo dolor 

pero inundado de mucho amor. El amor por quien se ha ido está presente 
como una llama inextinguible, y el amor es la energía más poderosa, es su-
perior a la muerte.

El sentimiento de vergüenza también puede hacerse presente. A mí no me 
sucedió, sea como fuere siempre me he sentido orgulloso de mi hijo, de su 
vida que fue corta, y con el orgullo que siente cualquier padre y madre por 
el hecho de serlo. Pero sucede.

El suicidio siempre ha sido estigmatizado y puede que desde ahí, aparezca 
el sentimiento de vergüenza. No está bien visto, habitualmente se ha ocul-
tado, se trataba de forma clandestina y no se hablaba de él con el argumen-
to de que pudiera tener un efecto llamada que incitara a otras personas a 
hacer lo mismo. Para esa mala imagen contribuyó notablemente la Iglesia 
que, en su santa miopía, lo consideraba un hecho indigno, un grave pecado. 

Pero morir nunca es indigno, se tenga la edad que se tenga y sean cuales 
sean las circunstancias de la muerte. Es lo más trascendente que sucede en 
nuestra vida y no está sometido al juicio de nadie. De nadie.

Ante un suicidio lo que procede es mostrar respeto, hablar de lo que sucede 
pero con el máximo respeto que podamos expresar, independientemente 
de como se haya producido y, en el entorno de ese respeto, no hay sitio para 
la vergüenza aunque es humano que pueda aparecer. 

La vida es digna en cualquier circunstancia, y la muerte forma parte de esa 
misma vida y comparte con ella idéntica dignidad.

Los supervivientes tenemos que aprender a vivir sin culpa y sin avergon-
zarnos, somos eso, supervivientes, pero no culpables, y tampoco tenemos 
que avergonzarnos porque alguno de los nuestros haya tomado esa deci-
sión huyendo del sufrimiento. Les recordamos con dolor pero también con 
mucho amor, y orgullosos de haber compartido años de nuestra vida con 
ellos, con esos que ya no están y a los que siempre seguiremos queriendo.



4.

 
Dolor y sufrimiento

A lo largo de estas líneas es inevitable que aparezca con frecuencia el do-
lor. El suicidio de un ser querido genera un inmenso dolor. Inicialmente, 
a mí ese dolor se me asemejaba más al sufrimiento, parece que la palabra 
sufrimiento expresa un dolor más intenso. El sufrimiento no te deja vivir, 
permaneces en estado de supervivencia, comes, respiras, caminas, reali-
zas funciones vitales de un modo semiautomático porque no te queda más 
remedio aunque en tu fuero interno desearías quedarte quieto, como si 
también estuvieras muerto. 

Con el paso del tiempo, ese sufrimiento inicial que tanto dificulta vivir, se 
puede trasformar en un dolor crónico que te acompaña como tu sombra.

El dolor no te abandona nunca, y cuando digo nunca es nunca aunque va-
ría su intensidad. No se presenta siempre de la misma manera, y habitual-
mente aparece sin avisar aunque algunos hechos como fechas señaladas 
justifican su presencia. No se puede evitar, no se puede combatir, no tiene 
antídotos, pero se puede pactar con él. Al menos así he ido aprendiendo 
yo a relacionarme con él.

Pactar significa aceptar que aparece cuando aparece y no lo puedes evi-
tar. A veces lo justifica algún hecho pero otras no, se presenta sin avisar, 
por sorpresa, y te puedes quedar atado a él. 

No existe un estado de felicidad permanente pero, afortunadamente, tam-
poco hay por qué instalarse en un estado de dolor consciente permanen-
te. Si no aprietas los puños, si no peleas contra él acaba diluyéndose, vo-
latilizándose, marchándose. El problema surge cuando ante su presencia 
tratas de ofrecer resistencia.



5.

 
Resistencia

Resistirse ante algo que ha pasado y que genera dolor, no es una forma 
sensata de relacionarse ni con el hecho ni con el dolor, pero resistirse a 
aceptar una mala noticia es una reacción profundamente humana y com-
prensible porque no somos robots.

La resistencia va desapareciendo en relación directa con la gestión del 
proceso de aceptación, y ahí radica el secreto, en la aceptación.

Cuando ofrecemos resistencia a lo sucedido o simplemente nos instala-
mos en la negación, aumentamos el dolor. Ese proceso también es profun-
damente humano y tiene que ver con las diferentes fases por las puede 
pasar un duelo, aunque no necesariamente todas las personas tengan que 
pasar por todas esas fases: cada uno elabora el duelo a su manera. 

En la descripción clásica inicialmente negamos lo sucedido, de la negación 
pasamos al enfado, después a la ira, de ahí a la negociación del hecho para 
que resulte más asequible, pudiendo derivar finalmente en la depresión 
al sentir el vacío de la ausencia. Finalmente, se puede llegar al estado de 
aceptación en el que empieza a hacerse presente una cierta paz cuando 
abandonamos la resistencia a lo sucedido.

Lo ideal es llegar lo antes posible a la aceptación aunque lleva su tiempo. 

Resistirse es humano, pero la resistencia incrementa el dolor, lo perpetúa, 
y ese dolor es extra, es autoinflingido por nuestra reacción, y ya ofrece su-
ficiente dolor el hecho en sí para que le incrementemos voluntariamente. 

6.

 
Aceptación versus resignación

La aceptación no tiene nada que ver con la resignación, son actitudes dife-
rentes ante un mismo hecho. 

Resignarse es un acto de sumisión, y toda sumisión es forzada y genera 
una actitud de rechazo, de rebeldía porque te obliga a vivir en un estado 
que no deseas. Y te rebelas, porque eso ha sucedido sin tu consentimiento, 
nadie te pidió opinión acerca de lo que podía suceder, y te opones, cómo 
no vas a oponerte a que alguien muy querido para ti abandone la vida. Y te 
enfadas y además, es injusto, cómo no lo va a ser, o al menos, cómo no te lo 
va a parecer cuando el equilibrio existencial en el que vivías se viene abajo 
sin previo aviso.  Y es verdad. Es una reacción humana y comprensible, y 
es probable que en alguna circunstancia de nuestra vida todos hayamos 
experimentado una actitud similar ante algún hecho no deseable. 

Pero los hechos son esos y no los puedes cambiar por mucho que te en-
fades, protestes y pidas explicaciones a un Universo que no te va a con-
testar. Nadie te va a contestar porque quien podría hacerlo ya no está. 
Tenemos derecho a no resignarnos pero ese derecho, no nos va a conducir 
a encontrar la paz. Y necesitamos encontrarla.

¿Se puede encontrar paz en medio del dolor? Sí, se puede, pero no a través 
de un acto forzado como es la resignación sino a través de la aceptación
¿Y qué significa aceptación? Aceptar es estar presente en tu propia expe-
riencia. Aceptar es estar ahí, presente en lo que ha sucedido soportando 
el dolor. No hay lugar al que podamos huir, no podemos escapar, y aca-
bas experimentando que lo insoportable se puede soportar. La capacidad 
humana se activa en situaciones límite, y cuando las circunstancias te 
conducen a una situación así, aparecen recursos desconocidos para ti que 



permanecían ocultos pero que están ahí, esperando a que se les necesite. 
Siempre somos capaces de dar más cuando la situación lo demanda.

Aceptar es el secreto, estar presentes en lo sucedido, en tu experiencia, 
en ese nuevo estado en el que la vida te ha situado de aprender a vivir con 
una desaparición brusca, inesperada e infinitamente dolorosa. Apoyarse 
en los iguales para transitar ese camino es una buena ayuda, y apoyarse 
en profesionales si se necesita también. No todo el mundo necesita tener 
un apoyo farmacológico, pero si se considera necesario hay que aceptarlo 
como un buen aliado.

Aliarnos con la verdad, aliarnos con la realidad, es la mejor forma de ges-
tionarla para poder alcanzar el estado de aceptación que nos permitirá 
vivir con paz y serenidad.

7.

 
Y los niños...

Es normal que surja la duda de cómo informar a los niños, aunque el es-
pectro de edad en los niños es amplio y habrá que individualizar cómo y 
qué se dice a cada uno. 

En mi opinión, tendemos a infravalorar la capacidad de comprensión de 
los niños, naturalmente guiados siempre por el afán de protegerles, pero 
ocultar la verdad es una estrategia que antes o después se acaba desmo-
ronando.

En mi trabajo, aprendí que dar una mala noticia a alguien es algo que pue-
de modularse. La dosis de verdad soportable puede ir cambiando y pode-
mos adaptar la información a esos cambios. En realidad se trata de saber 
acompañar, para que con la información que se va dando la otra persona 
vaya descubriendo lo que sucede, y nunca mentir abiertamente. Cuando 
descubrimos que alguien nos miente, se rompe la confianza en esa per-
sona y la relación se resiente. Y si alguien hace una pregunta abierta y 
directa hay que contestarla.

Se puede no mentir pero suavizar la verdad con explicaciones adaptadas a 
la edad, y nunca rehuir una conversación si el niño la demanda. El consejo 
de un profesional en esas circunstancias puede ser muy útil, pero no es 
sensato que infravaloremos la capacidad de comprensión de un niño, y 
para eso basta con recordar cuantas veces nos hemos visto sorprendidos 
por el comentario de un niño respecto a algo, reflejando una madurez que 
por su edad no sospechábamos. 

Como suele decirse los niños son niños pero no son tontos, y se enteran de 
más cosas de las que creemos.

Aceptar es estar presente  
en tu propia experiencia.



Si no contamos lo sucedido por proteger al niño del sufrimiento y perpe-
tuamos esta actitud, puede que al final acabe oyendo lo sucedido por un 
cauce que quizá no sea el más adecuado. 

En resumen: con los niños hay que hablar, no mentirles, y en todo caso 
modular el mensaje de acuerdo a su edad contestando a sus preguntas si 
las hacen. Si no preguntan más, no hay que decir más. Nadie pregunta lo 
que no quiere saber. Con el paso del tiempo aparecerán nuevas oportuni-
dades.

8.

 
Refugiarse en los buenos recuerdos

Con frecuencia en las reuniones de supervivientes hablamos de los re-
cuerdos. Inicialmente son dolorosos, porque el corazón y la cabeza sólo 
perciben el sufrimiento. El dolor lo nubla todo, y si surge algún recuerdo 
aparece en blanco y negro como si el suicidio los hubiera enturbiado to-
dos. También este proceso requiere su tiempo, para cada uno el suyo. 

Primero recuerdas con dolor, pero poco a poco vas descubriendo que se 
puede recordar con amor. Es como tener el recuerdo de algún momento 
con la persona como si fuera un lienzo, al que ponemos de fondo el color 
que elijamos. Ya sé que el amor no tiene color, aunque se le relacione con 
el rosa, pero cada uno puede elegir el suyo. Dar una tonalidad amorosa a 
un recuerdo es teñirlo de compasión, de comprensión hacia la persona y 
hacia uno mismo, ser amable con él o ella, y contigo mismo. 

En el universo del suicidio todo es drama, al menos inicialmente, pero te-
nemos la opción de teñir el drama de amor e ir transformándolo progresi-
vamente y, aunque nunca deje de ser un drama, ir cambiando suavemente 
su percepción.

En nuestro grupo de supervivientes, una persona nos ha contado lo mu-
cho que le ha ayudado escribir buenos recuerdos e incluso hacer un álbum 
de fotos, todo lo cual puede ayudar a construir una presencia distinta con 
esos recuerdos. Lo que nos duele por dentro adquiere una nueva perspec-
tiva cuando lo contamos, cuando lo verbalizamos. Sucede con todo lo que 
nos hace daño: al hablar de ello, al oírnos a nosotros mismos parece que 
resuena de una forma diferente.

Escribir tiene un efecto parecido. Nos conecta con la persona liberándo-

Se puede no mentir pero suavizar  
la verdad con explicaciones  
adaptadas a la edad.



nos parcialmente del agujero negro de su ausencia, ponemos palabras que 
nos rescatan del silencio profundo y el dolor resuena de otra manera. Es 
legítimo y útil utilizar estas estrategias porque necesitamos sobrevivir, 
quizá por eso nos llaman supervivientes, y aunque no podamos devolver 
la vida a nuestro ser querido, vivimos con él lo que estamos viviendo: co-
nectarnos con su ausencia se transforma en una forma de presencia.

...conectarnos con su ausencia  
se transforma en una forma  
de presencia.



Escribir una guía para supervivientes de suicidio  
es un atrevimiento. Pido disculpas por ello.

Y es un atrevimiento porque hablar de suicidio es 
hablar de la muerte y no hay expertos en la muerte, 
aunque nos gustaría temerla menos y saber más 
sobre ella. 

Epicuro enseñaba que no debíamos temerla 
porque, según él, cuando estamos vivos ella no 
está, y cuando se hace presente tú ya te has ido: 
en suma, que nunca coincidiremos con ella. Pensar 
filosóficamente sobre la muerte puede ayudarnos 
intelectual y emocionalmente, y quizá pueda tener 
efecto balsámico sobre la desaparición de nuestros 
seres queridos. Cualquier herramienta es buena si 
ayuda a sanar el dolor.

En todo caso, estas líneas las justifica la intención 
de prestar ayuda a las personas que estén inmersas 
en un duelo por suicidio, transmitiendo mi 
experiencia y la experiencia de otras personas en 
iguales circunstancias, ayudándonos unos a otros a 
gestionar con dignidad y serenidad una pérdida que 
causa un doloroso vacío. 

La experiencia y el apoyo mutuo son dos 
herramientas útiles para ello, aunque cada uno haga 
su propio proceso. 

Lo hacemos por nosotros y lo hacemos por ellos, 
nuestros seres queridos que tomaron esa decisión 
y a los que recordamos, respetamos y amamos todo 
lo que somos capaces con la esperanza de algún día, 
quién sabe, volver a reunirnos con ellos.



grupo.conellos@gmail.com La vida es digna en cualquier circunstancia,  
y la muerte forma parte de esa misma vida  

y comparte con ella idéntica dignidad.



“La labor de mi padre, como ya es sabido, no se ha 
desarrollado solamente en las estrechas paredes de una 
consulta o en los desinfectados pasillos de un hospital o 
entre la concurrencia de una sala de conferencias. Él ha 
deseado no tratar sólo con monstruos púrpura, con virus, 
sino también con las personas que se han visto afectadas 
por ellos, cara a cara, en calidad de ser humano frente a otro 
ser humano. Mi padre ha sabido conjugar los retrovirales 
con la pluma, y creo que ha tenido éxito en el uso de ambas 
herramientas. Él dice que ha sido siempre una persona 
privilegiada al ser testigo de honor de tantos hechos 
humanos. También nosotros podemos considerarnos 
privilegiados de poder contar ahora con su testimonio,  
su experiencia y también, claro está, con su humanidad “

(David Lorenzo Magariño 1982-2007)


